
  1

 

University �Ovidius� of Constanţa 

Faculty of Orthodox Theology 

Doctoral School of Theology 

 

 

 

DOCTORAL THESIS 

 

 

 

SUMMARY 

EPITYMIA AND THEIR APPLICATION IN THE  

HOLLY CONFESSION 

 

 

 

 

 

Scientific supervisor: 

Fr. PhD Prof. Nicolae V. Dură 
 

Doctoral candidate: 

POPOVICI IOAN 

 

 

 

CONSTANŢA  

2014 



  2

 

 

 

Content 

 

Introduction 

I. Canonical Legislation and Nomocanonical Legislation of Orthodox Church  

I.1. Testimonies of Orthodox Canonical Legislation concerning Epitymias and their 

application in the Confession Chair  

I.2. Testimonies of Nomocanonical Legislation concerning the application of Epitymias 

II . Canonical rules concerning the application of Epitymias on the Seat of Holy Confession  

II.1. Confession Seat and its role in the application of Epitymias 

II.2 . Principle acribeia and the principle of economy on the application of Epitymias 

II.3. Application of Epitymias toda: rules, ordinances, innovations 

II.4. Sacrament of Holy Confession - preparation for receiving the Sacrament of the Holy 

Eucharist 

III . Epitymias in Tradition and Canon Law of the Orthodox Church 

III.1. Epitymias for violations and crimes against the Life and Work of the Clergy 

III.2. Epitymias applied to clergy for irregularities and offenses on liturgical rites 

III.3. Epitymias of Canon Law applied to monks 

III.4. Epitymias  of Canon Law and Pravilnic Tradition applied  to laity 

IV . Epitymias and their application in the Seat of Holy Confession after pravilnic Provisions 

printed in Romanian Language in the eighteenth century 

IV.1. Epitymias applied to parish clergy 

IV.2 . Epitymias applied  to monks and to monastic clergy 

V. Pan-Orthodox Provisions concerning the application of Epitymias in the Seat of Holy 

Confession 

V.1. Pan-Orthodox Conferences Decisions  

V.2. Application of the principle of economy concerning Fasting , Common Prayer and 

Intermarriage  

Conclusions 

SELECTED BIBLIOGRAPHY 

 

Keywords: Sacrament of Confession, the Holy Canons, Church tradition, Orthodox Church 

 

 

 

 

 

 

 

 



  3

 

 

 

 

Sacrament of Confession and the effects that it has both the ecclesial community in 

general and for each believer is one of the topics most frequently addressed in Orthodox 

theological literature. Over time, many studies have been developed through which attempted 

to outline a picture of the Holy Sacraments and issues them, dogmatic, liturgical and 

canonical. Most, however, is limited to an overview, without going into the depth of the topic. 

One of the most delicate subjects represents one of epitimiilor and how they are applied to the 

chair of confession. 

The lack of such a study is even more acute, since at the moment there is a real 

concern not only academic, but also the general church for the Sacrament of  Reconciliation 

and the place it has in the life of the believer and the Church. Against this background, 

appeared and continues to appear different interpretations, most of them foreign total lack of 

unity and true Orthodox spirituality. The texts of the Holy Canons are insufficiently known, 

truncated interpreted and applied without in-depth analysis of each case to which they refer. 

Naturaly, it have created positions of party, unrelated to the true canonical tradition of the 

Church. Oscillating between an accuracy pushed to the harsh rigor and a permissive attitude 

so that, according to its supporters , it is possible that contemporary society is natural to 

question the formative role of the Church.  

Criticisms against him are very often justified, but equally obvious is that very few 

voices are urging the church teaching rigorous research. Contemporary society is increasingly 

rigorous application of legal standards and legislation. Deviations are severely taxed, 

confusion situations require as quickly clarified. The relationship between society and the 

Church is no exception to this trend, so more and more ecclesiastical institutions are 

criticized, they challenge authority and thus more relevant to the contemporary world. Such 

an attitude is required solved and the solution comes from the right side and accessible 

presentation of the doctrine of faith, and on the other side of a clear explanation of canonical 

norms then guides the Church. Among these rules, those epitymia appliend on the Confession 

Chair plays a very important role. Their role is to straighten the one who receives them, to re- 

orient his life towards the true goal of salvation. Epitymia how these were made over time, 

application and compliance, however intimately related to the structure of the life of believers 

in the Church. At their core lies right doctrine, dogma synodal framework established and 



  4

accepted throughout the Christian space. So, ultimately epitymia is to restore order in the 

ownership and living Christian teaching orders weakened by sin , by removing the source of 

everlasting life in Christ. 

Choosing this theme takes on the one hand academic reasons, given the lack, yet 

acute, some large studies on the canonical guidelines for religious life. On the other hand, 

there is a clear pastoral concern for the current confusion over the interpretation and 

application of the principles of canon has a disastrous effect on the Church. Guiding idea of 

this paper is therefore clear evidence as canonical rules and provisions relating to epitymia, 

insisting on the interpretation and applicability to contemporary life. The objective of the 

study is put together and thorough analysis of all the canonical on epitimii, as they played in 

the collections of canons of the Orthodox Church. It is natural that many studies content with 

dogmatic, liturgical and spiritual content of those to be a canonical approach. We must not 

forget that with dogmas, canons of the Church led to the organization of its existence. You 

can not conceive of a life without ecclesiastical canons, just as would be appropriate canons 

of the church space which, moreover, it covers. Given this need, an explanation of canonical 

general provisions and provisions relating to epitimii in particular is absolutely necessary. 

Sources underlying our research are numerous, from the canons of the Ecumenical 

Councils and local canons continuing Fathers and ending with extraordinarily rich pravilnic 

tradition. History Sacraments of Confession is closely related to those rules, because they find 

their applicability often to confession chair. Whether we are talking about public confession 

as it was in former ages, or private confession secret, epitymia have their place very well 

secured. We can not talk about the act of confession, without taking into account that the 

confessor gives epitimiile for straightening him that confesses. These regulations have seen 

many reformulations and re- interpretations over time, due to the conditions of religious, 

cultural or socio-economic. Their foundation remained the same: the exhortation of Jesus 

Christ, played in Matthew 18, 15-17 : For your brother will fail you, go, reprove him between 

thee and him alone. And you will hear, you have gained your brother. And to hear thee, take 

with thee one or two more, that in the mouth of two or three witnesses to establish his word. 

And will not listen to them, tell it to the church: and he will not listen even to the church, let 

him be unto thee as an heathen man and a publican. The urge to straightening is the same, 

regardless of age, so that the role of the milestones of this journey epitimiilor to salvation 

remains unchanged. 

Changes in the interpretation and application  are conferring them a unique dynamic 

connecting them aside to Church tradition, on the other hand the daily life of the believer. 



  5

Understanding resorts underlying these changes is essential for proper and effective 

implementation of epitymia. Efficiency are talking about is the first one spiritual nature, but it 

also refers to the pastoral - missionary of the Church, as well as his social. In the Sacrament of 

Confession, the dialogue between the spiritual and faithful, ultimately, between it and Savior 

Jesus Christ , the foundation of an order are returned damaged by sin. Keeping this order and 

maintaining it is possible due to the implementation and enforcement epitimiilor also 

preserving the environment is essential for the work of the Church. 

In view of these remarks, that we plan to follow is divided into two areas: a historical 

direction, which attempts to identify all standards and regulations relating to canonical 

epitimii in order of their appearance and direction hermeneutical interpretation these canons, 

taking into account both the formulation and their application and their relevance to the 

contemporary world. The paper is structured in five main chapters as follows. The opening is 

intended to describe the factors that led to the study of this subject , presentation method and 

objectives. Also, in the introduction we inserted terminological clarifications absolutely 

necessary to understand the thesis, and a brief overview of the state of research on this topic. 

The first chapter, "Nomo - canonical and canonical legislation on epitymia and their 

application in seat of Confession is highly canonical, presenting the main collections of 

canons, with special reference to epitimii and their application. Epitimiile is one of the most 

important Orthodox canonical tradition, because they, in addition to the amount documentary 

special historical, involving a practical, governing dynamic whole canonical discipline of the 

Church. Their use gives them current chair of Holy Confession and moreover all the relevant 

spiritual issues facing believers. 

Given these considerations, their application to all parents concerned about the 

Church, so that most of the canons which they were written epitimii contain special 

therapeutic and pedagogical. Beside formulate proper, structured church tradition, based on 

his experience and spiritual canon, timeless principles for applying eptymia . To give them the 

authority they have been inserted throughout the canonical text, receiving the endorsement of 

the whole Church. All these testimonies of Orthodox canonical tradition must be viewed and 

analyzed together, because the only way we can discover the richness of Christian doctrine 

revealed in its entirety. Also do not forget that their role is one primarily practical. From the 

beginning, they were made to meet the needs of the Church in various aspects of life and 

activity. Their analysis only strictly scientific perspective, philological or historical, not 

discovered until the formal structure, content, method of their composition, which is based 



  6

sources. But we can not find deep meanings that canonical texts have for life of the Church in 

general and for the life of each of the faithful, in part. 

Chapter II aims to identify and implement guidelines specify coordinates and the 

canonical norms concerning the Sacrament of Reconciliation. An important role in this 

chapter we spent two principles - the dispensation and acribiei - better management of which 

depends on correct and efficient commit Sacrament of Confession. From the perspective of 

current trends epitimiilor enforcement, it is appropriate to insist increasingly on report 

accuracy - stewardship. Challenges of contemporary society seem to require a much lighter 

canonical provisions, focusing just on the fact that rigorous compliance would be impossible 

for contemporary Christian. Although acceptable to some extent, this attitude shows danger of 

compromise dogmatic, because most canons are based on a doctrine of faith applied to church 

life . On the other hand , indiscriminate rigor isolates confessor and it removes the one who 

wants to confess, especially if it does not have a solid religious education. 

In this chapter I have tried a thorough overview of the types of epitymia, trying to correlate all 

the information from textbooks of Canon Law published in the Romanian, but also those of 

foreign Orthodox canonists. This classification of epitymia has a dual role. On the one hand it 

provides a better management of the material used in this research, on the other hand it 

indicates the approach of teaching the multitude of directions canonical Orthodox Church in 

the application for correction of the faithful and to the danger of spiritual represented by sin. 

Also have an important role for identifying trends and directions in the Sacrament of 

Confession evolving today. Although bold approach primarily wants to offer more clarity on 

the issue so delicate confession and to provide suitable epitymia in full consonance with 

current missionary work of the Church. Without becoming too incisors, it is appropriate to 

point out the growing antagonistic approach epitymia, oscillating between maximum ease 

their application until termination, and excessive rigor. Indeed, many of the cases presented 

canonical texts or codices are now outdated, but no solutions offered . Even though many of 

the mores of society and changed the springs that generate them are the same. Therefore, a 

relaxed approach to the Sacrament of Confession and especially epitymialor produce can not 

have a viable, lasting over one who confesses. It is very possible that this happy go to 

confession, but the chances that he is facing constant chip real are very small. No rigid 

attitude has more chance of success, because epitymia�s application letter and their spirit will 

not cause a deeper rifts between confessor and penitent. The first will consider that strict 

compliance with the canons, their pastoral duty, while the penitent will sink more and more 

into despair , terrified that epitimia received is nearly impossible under current conditions. 



  7

Therefore, Fathers, and especially St. Basil the Great, claimed always to maintain a balance 

between the principle and the dispensation of acribeia. Without this balance, confessor 

activity is inefficient and who confesses sins can not have a real chance to understand the 

condition of sinfulness entails and walke. 

The III and IVd Chapter, the central and most complex of the work and also the first 

systematic approach and, as far as possible, exhaustive of all epitymia as they appear in the 

text of the Holy canons and Pravilele church . Structure of the chapter was organized by three 

categories of members of the Churc: clergy, laity and monks. For clergy, the analysis focused 

primarily on how they relate to canonical discipline and liturgical life of the Church. The 

importance of their mission involves a very special rigor, so most of the offense or offenses 

epitimiilor applied to the teaching of faith, morals Church worship and discipline they are 

stopping the service, deposition step, excommunication, defrocking and even anathema. 

Severity of epitymia but fully justified, is directly proportional to the height of his mission. 

Following their evolution over time, we find that epitimiile is the most dynamic 

structures canonically, they knowing adjustments, additions or reformulation by period and 

socio -cultural and religious context in which they were applied. Keeping intact the doctrine 

of faith that underlies their formulation, epitymia using both the accuracy and stewardship to 

strengthen community members and to provide them with immediate relevance canonical 

milestones for their lives. Dynamics Orthodox canonical tradition is best made just worth 

using epitimiilor the life of the Church. 

Their impact is immediate, they are commonly applied to Holy Confession seat. 

Directly related to the importance of the sacrament of Confession, epitymia the key to balance 

a difficult process that begins with confession, with analysis of their spiritual and culminates 

when uttering the prayer of absolution confessor. Application of epitymia comes in this 

context to look equally great power that Sacrament of Confession has in the believer's life, 

and the importance of maintaining discipline and ecclesiastical ordinance by the penitent , not 

to fall in communion gracious. 

Unlike epitymia�s applied to clergy, the laity especially for more practical in nature , 

usually consisting of keeping a certain period of fasting, prayer and other means practicing 

ascetic straightening, and prostrations. But we can not talk about the special treatment of the 

laity, because these epitimii are designed so aware of the seriousness of sin, as well as to 

provide real support to straighten the penitent. As epitimiilor applied for violations and 

misdemeanors committed by clergy and laity if we did epitimiilor for systematically focusing 

especially those against the moral and social deviations. I was still ought to pay special 



  8

attention epitimiilor on liturgical order deviations, particularly those that restore order prayer, 

fasting and participation in the Divine Liturgy. 

Epitymia imposed for violations committed by monks occupy a place intermediate 

between those for clergy and laity dedicated. Due to the special status of Orthodox 

monasticism, I insisted on dividing by monastic vows - obedience, chastity and poverty 

willingly. I also inserted some clarifications absolutely necessary, related to the organization 

of monastic life, especially on matters liturgical and spiritual order. Given the constant 

influence of lay monastic environment, a good knowledge of the rules and provisions of the 

standardized canonical monasticism is absolutely essential. Also, without suggesting a 

possible separation between the secular and monastic space, we insist on maintaining a 

normal range to avoid both rigorous approach in an environment unsuitable as the secular and 

freedoms alleged insinuation monastic life. 

The last chapter of the book is devoted to approach the Sacrament of Confession and 

the discussions and debates about epitymia in  Presynodal Pan - Orthodox Conferences. They 

provided a number of solutions, especially in terms of common prayer of the Orthodox and 

other denominations. These joint agreements must, however, always seen from the 

perspective of canonical tradition that does not allow prayer with those of other faiths or those 

who do not respect the true teaching of the Church. You also need to take into account the 

current context of the Christian world, its requirements and spiritual needs. Thus, there are 

documents that common prayer is permitted between the Orthodox and Roman Catholic, 

Anglican, Old Catholic, Lutheran, and between the Orthodox and Eastern Churches, 

especially the Coptic Church. 

Among these agreements, a special place that exists between the Orthodox and the 

Roman Catholic Churc. according to the Balamand agreement (17 to 24 June 1993), the 

Orthodox and Roman Catholic churches are considered sisters, are encouraged to participate 

together in prayer and dialogue, without thereby to diminish the identity of any of the two 

communities. In essenc , it was intended reducing theological and canonical significance that 

the Great Schism of 1054 had on the two communities. Balamand agreement comes, 

moreover, after the historical moment of mutual lifting of the anathemas, the Patriarch 

Athenagoras and Pope Paul VI on December 7, 1965. Do not forget, however, that in the case 

of mutual lifting of anathemas and at the signing of Balamand, a number of Orthodox 

Churches were radically opposed such a step. Churches of Greece, Serbia, Bulgaria, Georgia, 

Czech Republic and Slovakia have refused to participate in this meeting and therefore did not 

accept the decisions stipulated in its final document. 



  9

I remembered also the voice of Mount Athos, the Holy Community documents, has 

been also felt presence. Of these, it is noted that the December 30, 2006, the Holy Mountain 

community condemns grief meeting between Pope Benedict XVI and Ecumenical Patriarch 

Bartholomew I. The terms used are extremely tough and call the Orthodox canonical tradition 

extremely firm. The attitude of the legislature body of Mount Athos community is quite clear 

and justified, taking into account both the canonical tradition to which it relates and of the 

history. Not to allow participation in prayer with those who do not profess Orthodoxy is based 

on the fact that in such cases there is a communion of faith. Trying Balamand agreement to 

provide theological foundations for sacramental communion failed, as even its text 

demonstrates a vague speech devoid of clarity, much more real theological value. Here, 

therefore, that, in parallel with the efforts of the conference to call for common prayer all 

members of different Christian denominations, has developed a very strong current and, to 

some extent, justified rejection of such initiatives. It is known that churches Serbia Bulgarieişi 

Georgia decided to withdraw from ecumenical bodies, because of too liberal understanding of 

this communion in prayer. Also, there are many voices as that of the famous Serbian 

theologian Justin Popovich or teoclate Dionisiatul Athonite monk, who took a clear stance 

against the practice of common prayer with those of other faiths. 

 Although there is a decision in itself of any Pan-Orthodox Conference, which regulate 

such practices, today many Christians of various denominations participate together in prayer, 

opting for a Christianity devoid of denominational barriers. Even if such an ecumenical spirit 

tends to expand in most Christian countries, we should not lose sight of doctrinal and 

canonical tradition, only able to solve such problems. Therefore, it is more than necessary that 

among the acts future Pan-Orthodox Synod Great appear and the subject of prayer with 

people of other faiths. 

The novelty of this work is the systematic approach to all provisions and canonical 

norms concerning the application of epitymias on the seat of Holly Confession.  

 

 

 

 

 



  10

 

BIBLIOGRAFIE SELECTIVĂ 

 

 

Ediţii ale Sfintei Scripturi 

• Biblia sau Sfânta Scriptură, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1990. 

• The Greek New Testament, fourth reviserd edition, Deutsche 
Bibelgesellschaft, Stuttgart, 2007.  

 

Colecţii de canoane şi documente cu valoare canonică 

 
• Acta Conciliorum Oecumenicorum iussu atque mandato Societas Scientiarum 

Argentoratensis edenda instituit E. Schwartz, continuavit J. Straub, 
Strasbourg � Berlin, 1914. 
 

• ARRANZ, Miguel SJ, I penitenziali bizantini: il Protokanonarion o Kanonarion 
Primitivo di Giovanni Monaco e Diacono e il Deuterokanonarion o �Secondo 
Kanonarion� di Basilio Monaco, colecţia Kanonika, nr. 3, Ed. Potificio Istituto 
Orientale, Roma, 1993.  

 
• BUJOREANU, Ioan M., Collecţiune de Legiuirile Romăniei vechi şi celei noui, 

vol. III. 1, Tipografia Academiei Române, Bucureşti, 1885. 
 

• Canoanele Bisericii Ortodoxe � note şi comentarii, ediţia a III-a îmbunătăţită, 
ed. îngrijită de Arhid. Prof. Dr. Ioan N. Floca şi Dr. Sorin Joantă, Sibiu, 2005. 

 
• Canoanele Bisericii Ortodoxe de Răsărit aşezate pe chestiuni şi cu 

interpretări, vol. I, Prof. Dr. Dimitrie G. Boroianu, Ed. Dacia, Iaşi, 1899. 
 

• Canoanele Bisericii Ortodoxe, Nicodim Milaş, Tipografia Diecezană, Arad, 
1930 � 1936. 

 
• Canoanele Bisericii Ortodoxe, note şi comentarii de Constantin Dron, vol. I, 

ed. a II-a, Tipografia cărţilor bisericeşti, Bucureşti, 1933.  
 

• Carte românească de învăţătură, ediţie critică, col. �Adunarea izvoarelor 
vechiului drept românesc�, vol. VI, Ed. Academiei Republicii Populare 
Române, Bucureşti, 1961. 

 
• HEFELE, Charles Joseph, Histoire des Conciles, tome I, première partie, 

nouvelle traduction française, Letouzey et Ané, Paris,  1907. 



  11

 
• HERMAN, Emilio, Il piu antico Penitenziale Greco, Orientalia Christiana 

Periodica, nr. 19, Roma, 1953. 
 

• Îndreptarea legii 1652¸ col. �Adunarea izvoarelor vechiului drept românesc�, 
vol. VII, Ed. Academiei Republicii Populare Române, Bucureşti, 1962. 

 
• PAVERD, Frans van de, The Kanonarion by John, Monk and Deacon and 

Didascalia Patrum, Kanonica, nr. 12, PIO, Roma, 2006. 
 

• Pidalionul (Cârma) navei spirituale a Bisericii celei Una, Sfântă, 
Sobornicească şi Apostolească a ortodocşilor sau toate sfintele şi 
dumnezeieştile canoane ale Sfinţilor şi prealăudaţilor Apostoli, ale Sfintelor 
Sinoade Ecumenice şi locale şi ale dumnezeieştilor Părinţi în originalul grec 
pentru autenticitate, traduse şi comentate în limba populară spre a fi pe 
înţelesul celor mai simpli, de ieromonahul Agapie şi ieromonahul Nicodim. 
Revizuire şi diortosire cu grijă la hotărârea Preasfântului Sinod de 
preaînţeleptul dascăl şi predicator kyr Dorotei. Tipărite acum pentru prima 
dată cu permisiunea, la îndemnul şi din porunca Preasfinţitului Patriarh 
Ecumenic şi al Sfântului Sinod sub supravegherea şi cu purtarea de grijă a 
smeritului între monahi Teodoret din Iannina, pe cheltuiala celor câţi cu 
numele la sfârşitul cărţii spre folosul obştesc al tuturor ortodocşilor, înţelepţi 
şi simpli. Am folosit ediţia Pidalionul de la Neamţ (1844), Mănăstirea Petru 
Vodă, 2006.  

 
• PITRA, J. B., Spicilegium Solesmense complectens Sanctorul Patrum 

scriptorumque ecclesiasticorum, vol. IV, Firmin � Didot Freres, Paris, 1858. 
 

• Pravila bisericească, Ed. Academiei RSR, Bucureşti, 1884. 
 

• SACHELARIE, Nicodim, Pravila bisericească, ediţia a III-a, ed. de Parohia 
�Valea Plopului�, Prahova, 1999.  

 
• Syntagma ton theion kai ieron kanonon ton te agion kai paneuphemon 

Apostolon kai ton ieron oikoumenikon kai topikon Synodon kai ton kata 
meros hagion Pateron, colecţie ed. de G. A. Ralli şi M. Potli, Tipografia �F. 
Chartophylakos�, Atena, 1851 � 1859.  

 
• THOMAS, John Philip, CONSTANTINIDES HERO, Angela, CONSTABLE, Giles (eds.), 

Byzantine Monastic Foundation Documents, vol. 1, Dumbarton Oaks Studies, 
nr. 35, Washington DC, 2000. 

 
• ZONARAS, Ioan, Comentariu la Canoanele Apostolice, în Împărtăşirea 

continuă cu Sfintele Taine, studiu introductiv şi note Diac. Ioan I. Ică Jr., Ed. 
Deisis, Sibiu, 2006.  

 
• Regulamentul de procedură al instanţelor disciplinare şi de judecată ale 

Bisericii Ortodoxe Române art. 30,Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1953. 
 
 



  12

Izvoare patristice 

• AGHIORITUL, Nicodim,Carte foarte folositoare de suflet, Ed. Bizantină, 
Bucureşti, 2005. 

 
• Constituţiile Sfinţilor Apostoli, trad. Diac. Ioan I. Ică. Jr., în Canonul 

Ortodoxiei, vol. I, Ed. Deisis � Stavropoleos, Sibiu, 2008.  
 

• ÉTHÉRIE, Journal de voyage, texte latin, introduction et traduction de Hélène 
Pétré, în Sources Chrétiennes, vol.21, Ed. Cerf, Paris, 1948.  

 
• EUSEBIU DE CEZAREEA, Istoria bisericească, traducere, studiu, note şi 

comentarii Pr. Theodor Bodogae, col. �Părinţi şi Scriitori Bisericeşti�, vol. 13, 
Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1987. 

 
• Învăţătura celor doisprezece apostoli, trad. Dumitru Fecioru, în Scrierile 

Părinţilor Apostolici, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1995. 
 

• SF.IOAN GURA DE AUR, Cuvânt despre rugăciune (PG 50, 779-786), traducere 
Pr. Dumitru Fecioru, în O., nr. 3 (1983).  

 
• SF. IOAN GURĂ DE AUR, Omilia a IV-a: Despre pocăinţă şi rugăciune (PG 49, 

299-306), tradusă de Pr. Dumitru Fecioru, în B. O. R., nr. 9-12 (1977). 
 

• SF. IOAN GURĂ DE AUR, Omilia a V-a: La Profetul Iona, Daniel, şi la cei trei 
tineri, a fost rostită la începutul Postului Mare (PG 305-314), traducere de Pr. 
Dumitru Fecioru, în B. O. R., nr. 1-2 (1978). 

 
• LÉON LE GRAND, Sermons, tome II, traduction et notes de Dom René Dolle, în 

Sources Chrétiennes, vol.49, Ed. Cerf, Paris, 1957. 
 

• Păstorul lui Herma, trad. Dumitru Fecioru, în Scrierile Părinţilor Apostolici, 
Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1995. 

 
• Patrologiae cursus completus. Serie graeca, vol. 83, ed. J. P. Migne, Paris, 

1864. 
 

• SF. SIMEON al TESALONICULUI, Tratat asupra tuturor dogmelor credinţei 
noastre ortodoxe, după principii puse de Domnul nostru Iisus Hristos şi 
urmaşii Săi, vol. II, ediţie îngrijită de Protos. Grichentie Natu, Ed. 
Arhiepiscopiei Sucevei şi Rădăuţilor, Suceava, 2003. 

•  
 

• SF. VASILE CEL MARE, Regulile mici, traducere Iorgu D. Ivan, în Sf. Vasile cel 
Mare, Scrieri. Partea a II-a: Asceticele, col. �Părinţi şi Scriitori Bisericeşti�, 
vol. 18, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1989. 

 



  13

• SF. VASILE CEL MARE, Constituţiile ascetice, traducere de Iorgu D. Ivan, în Sf. 
Vasile cel Mare, Scrieri, partea a II-a � Asceticele, col. �Părinţi şi Scriitori 
Bisericeşti�, vol. 18, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1989. 

 
• SF. VASILE CEL MARE, Epistola 188 către Amfilohiu, Despre canoane, traducere 

de Pr. Teodor Bodogae, col. �Părinţi şi Scriitori Bisericeşti � serie nouă�, vol. 3, 
Ed. Basilica, Bucureşti, 2010. 

 

Manuale de drept canonic, comentarii 
 

• BERDNIKOV, I. S., Curs de drept bisericesc, tradus de Silvestru episcop de Huşi, 
Ed. Tipografia căţilor bisericeşti, Bucureşti, 1902.  

 
• BOROIANU, Prof. Dimitrie, Canoanele Sfintei Biserici Ortodoxe de Răsărit 

aşezate pe probleme şi pe interpretări, vol. I, ediţie îngrijită de Ionuţ 
Alexandru Tudorie, Ed. Anastasia, Bucureşti, 2007. 

 
• FLOCA, Arhid. Prof. Dr. Ioan N., Drept canonic ortodox. Legislaţie şi 

administraţie bisericească, vol. I şi II, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 1990.  
 

• MILAŞ, Nicodim, Dreptul Bisericesc Oriental, traducere de Dimitrie Cornilescu 
şi Vasile Radu, revăzută de Irineu Mihălcescu, Tipografia Gutenberg � Joseph 
Göbl, Bucureşti, 1915. 

 
• MÖRSDORF, Klaus, Lehrbuch des Kirchenrechts, drei bände, verbesserte und 

vermehrte Auflage, Paderborn, 1979. 
 

• PATSAVOS, Lewis, Manual for the Course in Orthodox Canon Law, Helleni 
College / Holy Cross Greek Orthodox School of Theology, Brookline MA, 1975. 

 
• PHEIDAS, Vlassios I., Droit canon. Une perspective orthodoxe, în Analecta 

Chambesiana, nr. 1, Istitut de Theologie Ortodoxe d�Etudes Superieures. 
Centre Orthodoxe du Patriarchat Oecumenique Chambesy, Geneve, 1998. 

 
• PHIDAS, Vlassios, Drept canonic � o perspectivă ortodoxă, traducere Pr. Lect. 

Dr. Adrian Dinu, Ed. Trinitas, Iaşi, 2008. 
 

• POCITAN, Vasile, Compendiu de Drept Bisericesc al Bisericii Ortodoxe 
comparativ cu Bisericile Latină, Protestantă etc. şi cu referinţe speciale la 
legile şi regulamentele bisericei ortodoxe autocefale Române, Tipografia de 
lux Adolf I. Feldmann, Bucureşti, 1898. 

 
• PUZA, Richard, Katholisches Kirchenrecht, C. F. Müller Juristischer Verlag, 

Heidelberg, 1986.  
 

• RUS, Pr. Lect. Dr. Constantin, Drept bisericesc, partea I, Ed. Miradora, Arad, 
2000. 

 
• ŞESAN, Pr. Dr. Valerian, Curs de drept bisericesc universal, Cernăuţi, 1937. 



  14

 
• ŞAGUNA, Andrei, Compendiu de Drept Canonic, Sibiu, 1878. 

 
• ŞAGUNA, Andrei, Enchiridion, Sibiu, 1871. 

 
 
             Dicţionare 
 

• DAVIES, J. G.  (ed.), The New Westminster Dictionary of Liturgy and Worship, 
Westminster Press, Philadelphia, 1979.  
 

• Dictionnaire d�Archéologie Chrétienne et de Liturgie, publié sur la direction 
du dom Fernand Gabrol et du R. P. dom Henri Leclercq, tome II-eme, 
deuxième partie, Libraire Letouzey et Ané, Paris, 1902. 
 

• Dictionnaire de Droit Canonique � Le Cours de Droit Canon, tome I-ere, Ed. 
Hippolyte Walter, Paris, 1888.  
 

• KAZHDAN, Alexander P.  (ed. in chief), The Oxford Dictionary of Byzantium, 
vol. I, OUP, New-York � Oxford, 1991.  
 

• PROKURAT, Michael, PETERSON, Michael D.  & GOLITZIN, Alexander, The A to Z 
of Orthodox Church, Scarecrow Press, Lanham, 2010. 

 
             Cărţi, articole, studii 
 

• ADNES, Pierre, Pénitence, în M. Viller, F. Cavallera, J. de Guibert (eds.), 
Dictionnaire de spiritualité, ascétique et mystique, vol. 12.1, Beauchesne, 
Paris, 1984. 
 

• AFANASIEV, Nicolai N., Canoanele şi Conştiinţa Canonică, traducere 
Constantin Făgeţean, Ed. Egumeniţa, Galaţi, 2005.  

 
• ANDREICUŢ, ÎPS Andrei, Spovedanie şi comuniune, Ed. Reîntregirea, Alba-

Iulia, 2008.  
 

• AXINIA, Vasile, Îndatoririle didactice, liturgice şi morale ale celor trei trepte 
ierarhice (episcop, preot, diacon) după Constituţiile Sfinţilor Apostoli, în G. 
B., nr. 3 � 4 (1975). 

 
• BĂNESCU, Nicolae, Funcţionalitatea dezlegării în Sf. Taină a Pocăinţei, în M. 

B., nr. 7 � 9 (1971). 
 

• BELEA, Nicolae, Îndatoririle duhovnicului după sfintele canoane, în S.T., nr. 9 
� 10 (1951). 

• BENRATH, Gustav Adolf, Busse, în Horst Robert Balz, Stuart G. Hall et alli 
(eds.), Theologische Realenzyklopädie, band VII, Walter de Gruyter Verlag, 
Berlin � New York, 1981. 

 



  15

• BERECHET, Ştefan G., Dreptul vechilor noştri ierarhi la judecarea mirenilor,  
Tipografia Cărţilor Bisericeşti, Bucureşti, 1938. 

 
• BERECHET, Ştefan G., Istoria vechiului drept românesc, vol. I (Izvoarele), 

Tipografia �Goldner�, Iaşi, 1933. 
 

• BERECHET, Ştefan G., Legătura dintre dreptul bizantin şi românesc, vol. I. 1, 
Tipografia nouă �C. Chiriac�, Vaslui, 1937.  

 
• BERECHET, Ştefan Ghe., Legătura dintre dreptul bizantin şi românesc, 

Tipografia nouă �C. Chiriac�, Vaslui, 1937.  
 

• BERECHET, Ştefan, Istoria vechiului drept românesc, vol. I, Tipografia 
�Goldner�, Iaşi, 1934. 

 
• BEYER S.J., Jean, Le laïcat et les laïcs dans l�Eglise, în Gregorianum, nr. 68, 1 � 

2 (1987).   
 

• BOROIANU, Dimitrie G., Drept bisericesc. Manual pentru seminarii, Bucureşti, 
1933. 

 
• BOUTENEFF, Peter, Koinonia şi Unitatea euharistică: un punct de vedere 

ortodox, în Irenikon, nr. 3 � 4 (1999). 
 

• BRANIŞTE, Ene, Sfaturi şi îndrumări pentru duhovnici în vechile cărţi 
româneşti de învăţătură pentru preoţi, în M.O., nr. 10 � 12 (1956).  

 
• BRANIŞTE, Pr. Ene, Preoţii tăi Doamne se vor îmbrăca întru dreptate (Ps. 131, 

9) � Despre viaţa morală a preotului, în G. B., nr. 6 � 7 (1958). 
 

• CABROL, Fernand Jeûne, în  Dictionnaire d`archéologie chrétienne et de 
liturgie, tome septième, deuxième partie, Paris: Librairie Letouzey et Ané, 
1925. 

 
• CASSIDY, Edward Idris, Ecumenism and Interreligious Dialogue � Unitatis 

Redintegratio, Nostra Aetate, Paulist Press, New York, 2005.  
• CHAUVET, Louis-Marie, Penance, în Jean-Yves Lacoste (ed.), Encyclopedia of 

Christian Theology, Routledge, New York � London, 2005. 
 

• CHIŢESCU, Nicolae, Deosebirea dintre oros şi canon şi însemnătatea ei pentru 
recepţia Sinodului de la Calcedon, în O., nr. 3 (1970). 

 
• CHIŢU, Viorel, Rânduiala Mărturisirii în Molitfelnicele româneşti şi slavo-

ruse, în S. T., nr. 3 (1960). 
 

• CITTERIO, Elia, Nicodim Aghioritul: personalitatea, opera, învăţătura ascetică 
şi mistică, traducere Maria Cornelia Ică şi Ioan I. Ică Jr., Ed. Deisis, Sibiu, 
2005. 

 



  16

• COZMA, Ioan, The Pedagogic and Therapeutic Character of Saint John the 
Faster�s Canons from Acribia to Condescension, în European Journal of 
Science and Theology, nr. 8. 2 (2012). 

 
• CRĂCIUNAŞ, Pr. Irineu, Învăţătura ortodoxă despre pocăinţă, în O., nr. 3 (1960). 

 
• DANIÉLOU, Jean, The Dead Sea Scrolls and the Primitive Christianiy, 

translated by Salvator Attanasio, Helicon Press, Baltimore-Maryland, 1958. 
 

• DRĂGOI, Pr. Eugen, Îndrumarul duhovnicului, Ed. Partener, Galaţi, 2006.  
 

• DURĂ, N. V.  �Regula de credinţă� şi rugăciunea pentru unitatea creştină. O 
evaluare ecleziologico-canonică, în O., nr. 3-4 (2004). 

 
• DURĂ, N. V. , Hotărârile celei de-a III-a Conferinţe Panortodoxe presionodale 

(Chambesy � Geneva, 28 octombrie 1986), în O., nr. 3  (1988). 
 

• DURĂ, N. V., Dispoziţii şi norme canonice privind cinstirea duminicii, în O., 
nr. 2 (1981). 

 
• DURĂ, N. V., Intercomuniune sau comuniune sacramentală? Identitatea 

eclezială şi unitatea în credinţă, în O., nr. 4 (1988). 
 

• DURĂ, N. V., Simpozionul internaţional de la Roma, cu prilejul împlinirii a 
treisprezece secole de la întrunirea Sinodului �in Trulo� (691-692), în B.O.R., 
nr. 11-12 (1992). 

 
• DURĂ, Nicolae V., 350 de ani de la tipărirea Pravilei de la Govora. Contribuţii 

privind identificarea izvoarelor sale, în A. B., nr. 3-4 (1990). 
 

• DURĂ, Nicolae V., Activitatea canonică a mitropolitului Iacob Putneanul 
(1719-1778), în G.B., nr. 10-12 (1980). 

 
• DURĂ, Nicolae V., Activitatea canonică a mitropolitului Veniamin Costache, în 

M. M. S., nr. 7-8 (1971); nr. 1-2 (1972). 
 

• DURĂ, Nicolae V., Biserica creştină în primele patru secole. Organizarea şi 
bazele ei canonice,  în O., nr. 3 (1982). 

  
• DURĂ, Nicolae V., Canoanele Sinodului II Ecumenic şi obligativitatea de a 

mărturisi şi păstra cu credincioşie Crezul Niceo-Constantinopolitan, în O., nr. 
2 (1981). 

 
• DURĂ, Nicolae V., Dreptul pravilnic (nomocanonic) şi Colecţiile 

nomocanonice, în Revista de Teologie Sfântul Apostol Andrei, IX (2005), nr. 1.  
 

• DURĂ, Nicolae V., Dreptul şi Religia. Norme juridice şi norme religios-morale, 
în Analele Universităţii Ovidius. Seria: Drept şi Ştiinţe Administrative, 2003, 
nr. 1. 

 



  17

• DURĂ, Nicolae V., Ideea de �drept� şi �dreptate� în percepţia gândirii vechiului 
Drept românesc, în Revista de Teologie Sfântul Apostol Andrei, nr. 1 (2002). 

 
• DURĂ, Nicolae V., Întâistătătorul în Biserica Ortodoxă. Studiu canonic, în S. 

T., nr. 1 (1988). 
 

• DURĂ, Nicolae V., Intercomuniune sau comuniune sacramentală? Identitatea 
ecleziastică şi unitatea în credinţă, în O., nr. 4 (1988). 

 
• DURĂ, Nicolae V., Legislaţia canonică a Sinodului al II-lea Ecumenic şi 

importanţa ei pentru organizarea şi disciplina Bisericii, în G.B., nr. 6 � 8 
(1981). 

• DURĂ, Nicolae V., Preocupări canonice ale ierarhilor Bisericii Ortodoxe 
Române, de-a lungul secolelor XVII-XIX, în lumina �Pravilelor� mici 
(Prăvilioarelor), în B.O.R., nr. 3-4 (1984). 
 

• DURĂ, Nicolae V., Principiile canonice, fundamentale, de organizare şi 
funcţionare a Bisericii Ortodoxe şi reflectarea lor în legislaţia Bisericii 
Ortodoxe Române, Revista de teologie Sfântul Apostol Andrei, V (2001), nr. 9.  

 
• DURĂ, Nicolae V., Sfintele Paşti, Causa drimens a unităţii creştine, în B. O. R., 

nr. 1 � 6  (2003). 
 

• DURĂ, Nicolae V., Taina Sf. Mărturisiri în lumina dispoziţiilor şi normelor 
canonice ale Bisericii Ortodoxe, în M.M.S., nr. 4 � 6 (1983). 

 
• DURĂ, Nicolae V., Taina Sfintei Mărturisiri în lumina dispoziţiilor şi  

normelor canonice ale Bisericii Ortodoxe, în M. M. S., nr. 4-6 (1983). 
 

• DURĂ, Nicolae, Le Régime de la synodalité selon la législation canonique 
conciliaire, oecuménique du I-er millénaire, Ed. Ametist, Bucureşti, 1999. 

 
• DURĂ, Pr. N. V., Sfintele Paşti, causa dirimens a unităţii creştine? Mărturii ale 

Tradiţiei şi legislaţiei canonice răsăritene, privind data serbării Sfintelor 
Paşti, în B. O. R., nr. 1 - 6 (2003). 

 
• DURĂ, Pr. Nicolae V., Canoanele Sinodului II ecumenic şi obligativitatea 

mărturisirii şi păstrării neschimbate a credinţei niceo-constantinopolitane, 
în O., nr. 3 (1981). 

 
• DURĂ, Pr. Nicolae V., Dispoziţii şi norme canonice privind administrarea 

Sfintei Taine a Botezului, în O., nr. 3 � 4 (1979). 
 

• DURĂ, Pr. Nicolae V., Dispoziţii şi norme canonice privind săvârşirea Sfintei 
Liturghii, în O., nr. 1 (1981). 

 
• DURĂ, Pr. Nicolae V., Icoană şi Rugăciune. Realităţi ale spiritualităţii 

ortodoxe. Icoana românească, în Almanahul Vestitorul, Paris, nr. 5, 1989. 
 



  18

• DURĂ, Pr. Nicolae V., Îndatorirea credincioşilor privind viaţa creştină în 
lumina Sfintelor canoane, în A. B., nr. 10 - 12 (1993). 

 
• DURĂ, Pr. Nicolae V., Îndatorirea credincioşilor privind viaţa creştină în 

lumina Sfintelor canoane, în A.B., nr. 10-12 (1993). 
 

• DURĂ, Pr. Nicolae V., Le Régime de la synodalité selon la législation 
canonique conciliaire, oecuménique du I-er millénaire, Ed. Ametist, 
Bucureşti, 1999. 

 
• DURĂ, Pr. Nicolae V., Obligaţiile creştinilor privind viaţa lor creştină, în 

lumina Sfintelor canoane, în Îndrumător bisericesc, nr. 4, Galaţi, 1988. 
 

• DURĂ, Pr. Nicolae V., Obligaţiile creştinilor privind viaţa lor creştină, în 
lumina Sfintelor canoane, în Îndrumător bisericesc, Galaţi, 1988, nr. 4 . 

 
• DURĂ, Pr. Nicolae V., Pravila  rugăciunii în lumina Tradiţiei liturgice şi 

canonice a Bisericii Ortodoxe, în O., nr. 3 (1983). 
 

• DURĂ, Pr. Nicolae V., Precizări privind unele noţiuni ale Dreptului canonic 
bisericesc (depunere, caterisire, excomunicare şi anatema) în lumina 
învăţăturii ortodoxe. Studiu canonic, partea a II-a, în O., nr. 3 (1987). 

 
• DURĂ, Pr. Nicolae V., Principiile canonice fundamentale, de organizare şi 

funcţionare a Bisericii Ortodoxe şi reflectarea lor în legiuirile Bisericii 
Ortodoxe Române, în Sf. Andrei � Buletin oficial al Arhiepiscopiei Tomisului 
şi al Facultăţii de Litere şi Teologie, nr. 9 (2001). 

 
• DURĂ, Pr. Nicolae V., Rânduieli şi norme canonice privind administrarea 

Sfintei Euharistii, în G. B., nr. 7-8 (1979). 
 

• DURĂ, Pr. Nicolae V., Regula de credinţă şi rugăciunea pentru unitatea 
creştină. O evaluare ecleziologico-canonică, în O., nr. 3 - 4 (2004). 

 
• DURĂ, Pr. Nicolae V., Taina Sf. Mărturisiri în lumina dispoziţiilor şi normelor 

canonice ale Bisericii Ortodoxe, în M. M. S., nr. 4 � 6 (1983). 
• DURĂ, Pr. Nicolae V., Tradiţie şi Icoană în lumina hotărârilor celui de-al VII-

lea Sinod Ecumenic, în Îndrumător bisericesc, Râmnicu-Vâlcea, nr. 5, 1988. 
 

• DURĂ, Nicolae V., Obligaţiile creştinilor privind viaţa lor creştină, în lumina 
Sfintelor canoane; în Îndrumător bisericesc, nr. 4, Galaţi, 1988. 
 

• ERBICEANU, Constantin, Material inedit pentru istoria dreptului canonic 
oriental. Manuscrisul grecesc al lui Manuil Malaxos notarul. Forma şi 
conţinutul manuscriptului, în B. O. R., nr. 3 (1892).  

 
• FAIVRE, A., Clerc � Laïc: Histoire d�une frontier, în Revue des Sciences 

Religieuses, nr. 57 (1983). 
 



  19

• FAROS, Filotheos, Clerul azi � o privire din interior: tentaţii, impasuri, 
maladii şi remedii, trad. Ovidiu Lăzărescu, Ed. Egumeniţa, Galaţi, 2013. 

 
• FLOCA, Ioan N., Dispensa în Dreptul bisericesc, în S. T., nr. 1 � 2 (1955). 

 
• FLORESCU, Pr. Marius, Încercări de reconciliere între Biserica Ortodoxă şi 

Bisericile Ortodoxe Orientale între anii 1902 � 1965, în A. B., nr. 4 � 6 (2007). 
 

• FREUDENBERGER, Rudolf, Christenverfolgungen, în Theologische 
Realenzyklopädie, Band VIII, Walter de Gruyter Verlag, Berlin � New York, 
1981. 

 
• GALERIU, Pr. Constantin, Taina Mărturisirii, în O., nr. 3 � 4 (1979). 

 
• GAVRILĂ, Pr. Vasile, Cununia � viaţă întru împărăţie, Fundaţia �Tradiţie 

Românească�, Bucureşti, 2004. 
 
• GORDON, Pr. Vasile, Pot laicii să predice în Biserică? Studiu omiletic-

canonic, în vol. Studia historica et theologica, Bucureşti, 2003. 
 

• GOREANU, Drd. Veaceslav, Mirenii în biserică, în Luminătorul, nr. 3 
(2005). 

 
• IRIMIA, Ioan, Însemnări cu privire la Sf. Taină a Spovedaniei, în G.B., nr. 5 � 

6 (1960).  
 

• Irineu POP BISTRIŢEANUL, Sfântul Irineu de Lyon �polemist şi teolog, Ed. 
Cartimpex,  Cluj-Napoca, 1998.  

 
• IVAN, Iorgu D., Calendarul îndreptat şi Pidalionul, în M. M. S., nr. 9 � 12 

(1978). 
 

• IVAN, Iorgu D., Oros şi kanon în Dreptul Bisericesc, în O., nr. 3 (1970).  
 

• IVAN, Iorgu Învăţătura Bisericii Ortodoxe despre autoritatea de stat, în 
Îndrumătorul bisericesc, Sibiu, 1971. 

 
• IVAN, Iorgu, Pravila Mare de-a lungul vremii, în S. T., nr. 9 � 10 (1952). 

 
• IVAN, Prof. Iorgu D., Importanţa principiilor fundamentale canonice de 

organizaţie şi administraţie pentru unitatea Bisericii, în M. M. S., nr. 3 � 4 
(1969). 

 
• IZVORANU, S., Sfaturi şi orânduiri pentru duhovnici în pravilele manuscrise 

slavo-române şi româneşti, în G. B., nr. 1 � 2; (1959). 
 

• JAUBERT, A.  La Date de la Cène, Gabalda, Paris, 1957.  
 



  20

• KAZHDAN, Alexander, Confession, in Alexander Kazdhan, Alice-Mary Talbot et 
alli (eds.), The Oxford Dictionary of Byzantium,vol. I,  prepared at Dumbarton 
Oaks, Oxford University Press, New York � Oxford, 1991. 

 
• KONIDARIS, Ioannis M., The Ubiquity of Canon Law, in Angeliki E. Laiou & 

Dieter Simon (eds.), Law and Society in Byzantium: Ninth � Twelfth 
Centuries, Dumbarton Oaks, Washington, D.C., 1994. 

 
• LAMPE, G. W. H., A Patristic Greek Lexicon, Claredon Press, Oxford, 1961.  

 
• LATKO, E. F., Confession, în New Catholic Encyclopedia, Second Edition, vol. 

IV, The Catholic University of America Press, Washington, 2003. 
• LOICHIŢĂ, Vasile, Hotărârile şi definitivatele dogmatice şi de credinţă ale celor 

7 Sinoade Ecumenice, în M. B., nr. 1 � 2 (1959). 
 
• MCNEILL, John T., A History of the Cure of Souls, Harper & Row, New York � 

Evanston � London, 1951.  
 

• MITITELU, Cătălina, Pravilele româneşti, tipărite, din secolul al XVII-lea. 
Infracţiuni şi pedepse, Ed. Didactică şi Pedagogică, Bucureşti, 2012; Idem, 
Începuturile Dreptului scris la români, în Dionysiana, nr. 1 (2009).  

 
• Molitfelnic, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 2006. 

 
• Molitfelnic, Ed. IBMBOR, Bucureşti, 2013. 

 
• MOŢOC, Pr. Nicolae Ghe., Taina Sfintei Mărturisiri -  Norme şi dispoziţii ale 

legislaţiei canonice ortodoxe şi romano-catolice. Evaluare ecleziologico-
canonică, conducător ştiinţific Pr. Prof. Nicolae V. Dură, Universitatea 
�Ovidius�, Constanţa, 2007 (manuscris). 

 
• MUNTEANU, Armand, Aplicarea epitimiilor în lumina sfintelor canoane, în S. 

T., nr. 7 � 8 (1961). 
 

• MUNTEANU, Pr. Armand, Chestiuni de cult în Sfintele canoane, în B. O. R., nr. 3 
� 4 (1960). STĂNILOAE, Pr. Dumitru, Cultul Bisericii Ortodoxe, mediu al 
lucrărilor Sfântului Duh asupra credincioşilor, în O., nr. 1 (1981). 

 
• PAPADAKIS, Aristides, Epitimion, în Alexander P. Kazhdan (ed. in chief), The 

Oxford Dictionary of Byzantium, vol. I, OUP, New-York � Oxford, 1991.  
 

• PAPANDREOU, D., Vers le saint et grand Concile. Prolblèmes et perspectives, în 
Episkepsis, nr. 421, 1989.  

• PAPANDREOU, Damaschinos, Sfântul şi Marele Sinod al Ortodoxie: tematică şi 
lucrări pregătitoare, traducere Nicolae Dascălu, Ed. Trinitas, Bucureşti, 1998. 

 
• PĂTRULESCU, Grigore Epitimiile canonice şi ascetice în general, în S. T., nr. 3 � 

6 (1980).  
 



  21

• PATSAVOS, Lewis J., Valenţele duhovniceşti ale Sfintelor Canoane, traducere 
Emanuel P. Tăvală, Ed. Andreiana, Sibiu, 2012. 

 
• PLĂMĂDEALĂ, Antonie, Opinii asupra pregătirii Sfântului şi Marelui Sinod al 

Bisericii Ortodoxe, în O., nr. 2 (1977). 
 

• POPESCU, Teodor M., Sfinţenia şi răspunderile preoţiei, în S. T., nr. 3 � 4 
(1952). 

 
• POPOVICI, Nicolae, Manual de Drept bisericesc ortodox oriental cu privire 

specială la dreptul particular al Bisericii Ortodoxe Române (Inclusiv noua 
lege pentru organizarea bisericească din anul 1925), vol. I. 2, Tiparul 
Tipografiei Diecezane Ortodoxe Române, Arad, 1925. 

 
• PUFULETE, Silviu-Petre, Pedeapsa coborârii din treaptă după canoanele 

Bisericii Ortodoxe, în S.T., nr. 1 � 2 (1975). 
 

• RADU, S., Despre sensul ortodox al canonului în Sf. Taină a Pocăinţei, în M.A., 
nr. 4 � 6 (1963). 

 
• SCHMEMANN, Alexander, Introducere în Teologia Liturgică, traducere Ierom. 

Vasile Bârzu, Ed. Sophia, Bucureşti, 2002.  
• ŞESAN, Valerian, Curs de drept bisericesc universal, Cernăuţi, 1942. 
 

 
• SKUTERIS, Constantin V., Locul laicilor în Biserică (o abordare ortodoxă), în 

Omagiu Profesorului Nicolae V. Dură la 60 de ani, volum omagial editat de 
IPS. Teodosie Petrescu, Cătălina Mititelu, Marian Maxim Vlad şi Mădălina 
Stan, Ed. Arhiepiscopiei Tomisului, Constanţa, 2006. 

 
• SOARE, Pr. Gheorghe, Impedimente la căsătorie, în O., nr. 4 (1961). 

 
• SPULBER, C. A., Cea mai veche pravilă bisericească, SOCEC & Co., Bucureşti, 

1931. 
 

• STAN, L., Problema unui viitor sinod ecumenic şi poziţia Bisericii Ortodoxe 
faţă de el, în Ortodoxia, nr. 3, 1968.  

 
• STAN, Liviu, Cu privire la un viitor sinod ecumenic, în O., nr. 3 � 4 (1952). 

 
• STAN, Liviu, Elementul laic în Biserica Ortodoxă, în M.M.S., nr. 1-2 (1962).  

 

• STAN, Liviu, Iconomie şi intercomuniune, în O., nr. 1 (1970). 
 

• STAN, Liviu, Jus ecclesiasticum � dreptul în viaţa Bisericii,  în S. T., nr. 7 � 8 
(1970).  

 
• STAN, Liviu, Legislaţia bisericească şi valoarea ei canonică, în M. O., nr. 11 � 

12, (1954).  
 



  22

• STAN, Liviu, Mirenii în Biserică, Tiparul Tipografiei Arhidiecezane, Sibiu, 
1939. 

 
• STAN, Liviu, Poziţia laicilor în Biserica Ortodoxă, în S.T., nr. 3-4 (1968).  

• STAN, Liviu, Tăria nezdruncinată a Sfintelor Canoane, în O., nr. 2 (1970). 
 

• STAN, Pr. Liviu, Importanţa canonică şi juridică a Pravilei de la Târgovişte 
(1652), în S. T., nr. 9 � 10 (1952). 

 
• STAN, Pr. Liviu, Importanţa canonică şi juridică a Pravilei de la Târgovişte, în 

S.T., nr. 9 � 10 (1952). 
 

• STAN, Pr. Liviu, Relaţiile dintre Biserică şi Stat. Studiu istorico � juridic, în O., 
nr. 3 � 4 (1952). 

 
• STAN, Pr. Liviu, Tradiţia pravilnică a Bisericii � însemnătatea şi folosul 

cunoaşterii legilor după care se conduce Biserica, în S. T., nr. 5 � 6 (1960). 
 

• STĂNCULESCU, Ioan F., Ascultarea canonică, în S.T., nr. 7 � 8 (1962). 
 

• STELIAN, I., Consideraţii asupra pedepselor aplicate în pravila din 1646, în 
B.O.R., nr. 1 � 2 (1964). 

 
• THOMPSON, A. Keith, Religious Confession Privilege and the Common Law, 

col. �Studies in Religion, Secular Beliefs and Human Rights�, vol. 9, Brill, 
Leiden, 2011.  

 
• TROIANOS, Spyros, Byzantine Canon Law to 1100, în Wilfried Hartmann & 

Kenneth Pennington (eds.), The History of Byzantine and Eastern Canon Law 
to 1500, The Catholic University of America Press, Washington, 2012. 

 
• VASILE, Pr. Augustin, Sancţiunea în Dreptul canonic, în S. T., nr. 5 � 6 (1989). 

 
• VINTILESCU, Pr. Petre, Spovedania şi duhovnicia, Ed. Reîntregirea, Alba-Iulia, 

1995. 
 

• YANNOULATOS, Anastasie, Relaţiile Ortodoxiei cu celelalte religii, în Anuarul 
Facultăţii de Teologie Ortodoxă din Bucureşti, 2004. 

 
ZIMMERMANN, Reinhard, The Law of Obligation. Roman Foundations of the 

Civilian Tradition, Oxford University Press, Oxford � New York, 1996.  

 

 

 


